
И. А. Болхоева. Бурятский фольклор как средство формирования этнокультурной 
компетенции обучающихся 
 

63 

Научная статья 
УДК 398 (=512.31) 
DOI 10.18101/3033-1310-2024-3-63-67 

 
Бурятский фольклор как средство формирования  

этнокультурной компетенции обучающихся 
 
© Болхоева Ирина Александровна 
учитель начальных классов, 
Бурят-Янгутская СОШ имени А. С. Пушкина 
Россия, 669212, Иркутская область, Осинский район, с. Енисей, ул. Кирова, 2 
ibolhoeva@mail.ru 
 
Аннотация. Статья посвящена раскрытию средств обучения родному бурятскому 
языку, спососбствующему формированию этнокультурной компетенции младших 
школьников. В рамках этой статьи раскрыт когнитивный, познавательный компонент 
этнокультурной компетеции как система этнокультурных знаний, в том числе знания 
родного бурятского языка. Материалом, на котором проведено исследование, стал бу-
рятский фольклор, в особенности малые жанры бурятского фольклора. Методической 
основой разработки вопроса исследования стали труды И. А. Зимней, Н. О. Шарак-
шиновой, С. С. Бардахановой. Тексты бурятского фольлора, обеспечивают формиро-
вание у обучающихся энокультурных знаний, а именно знаний о социальной структу-
ре бурятского общества, представляют народные знания, отражают волю, интересы, 
помыслы, выражают чувство верности и патриотизм народа. Обращено внимание на 
взаимосвязь языка и культуры, традиций и обычаев бурятского народа.  Описана ра-
бота учителя по организации кружкой деятельности и освоении учащимися навыков и 
умений творческой деятельности посредством этнокультурных знаний. 
Ключевые слова: бурятский язык, бурятский фольклор, этнокультурная компетен-
ция, когнитивный уровень этнокультурной компетенции, формирование. 
 
Для цитирования  
Болхоева И. А. Бурятский фольклор как средство формирования этнокультурной ком-
петенции обучающихся // Бурятский язык и литература в школе. 2024. Вып. 3. С. 63–
67. 
  
Введение. Школы современности решают сложнейшую задачу по воспита-

нию личности, способной без особых трудностей найти своё место в сложной, 
постоянно меняющейся действительности. Нравственную основу для воспитания 
подрастающего поколения школы находят, в первую очередь, культуре народов. 
Таким образом, обозначенные задачи по формированию личности решаются в 
соответствии с зафиксированными в Законе об образовании положениями и ука-
зывают нам, учителям, о необходимости применения родного для учащихся язы-
ка, родной истории и культуры в деле воспитания подрастающего поколения [1].  

Основная часть. Бурятский фольклор представляется элементом культуры 
бурятского народа. По мнению Н. О. Шаракшиновой, первым ученым, охаракте-
ризовавшим все жанры фольклора для учебных целей, бурятский фольклор или 
устное народно-поэтическое творчество в широком смысле этого понятия объе-
диняет в себя все духовные и материальные виды культур, в узком смысле пони-
мается как разнообразные виды словесного поэтического творчества: обрядовые 



БУРЯТСКИЙ ЯЗЫК И ЛИТЕРАТУРА В ШКОЛЕ 
2024/3 

БУРЯАД ХЭЛЭН БОЛОН УРАН ЗОХЁОЛ ҺУРГУУЛИДА 
 

64 

песни, мифы, легенды и предания, загадки, пословицы и поговорки, сказки, юро-
лы (благопожелания) и харалы (проклятия), лирические и исторические песни, 
улигеры (героический эпос) и устные рассказы. Совокупность этих жанров и со-
ставляет устное народно — поэтическое творчество бурят [2, с. 4]. По мнению 
ученого, фольклор бурят прежде всего предстает искусством слова, а также он 
имеет социальную природу, отражает жизненную правду, народную, коллектив-
ную основу. Идейная сущность бурятского фольклора выражается в мудрости, 
целостности, в отражении воли, интересов, помыслов, верности и патриотизм 
народа [Там же]. 

Этнокультурная компетенция как любая компетенция структирирована, в ее 
состав входят когнитивный или знаниевый компонент, умения и навыки — дея-
тельностный компонент, ценностный компонент, регулятивный компонент, ком-
понент готовности [2]. В рамках данной статьи рассмотрим только когнитивный 
аспект компетенции. Этнокультурные знания — это прежде всего знания родно-
го языка, это знания по этногеографии, топонимике как знание фактов отражения 
истории и культуры народа, знания о мировосприятии бурят через обозначение 
пространства и бурятами времени, знания о менталитете бурят и т. д. 

Фольклор бурят отражает этнокультурные ценности народа. Соответствую-
щим изучения школьниками представляются малые жанры фольклора бурят. 
С. С. Бардахановой изучен пласт текстов малых жанров бурятского фольклора — 
пословицы, загадки, благопожелания [3, с. 3]. 

Пословицы и поговорки ученый называет излюбленным жанром бурятского 
народа, богатейший материал которых отражает становление родового общества 
бурят, а также периоды исторические и события, труд и быт людей в разные вре-
мена, этические и эстетические нормы и ценности [3, с. 21].  

Какие этнокультурные знания несут в себе тексты этого жанра бурятского 
фольклора? Обратимся к конкретным примерам. 
Хадада харбаһан һомо олдохо үбэй, 
Харида өгөһэн басаган олдохо. 

Стрела, пущенная в гору, не найдется, 
Девушка, выданная (замуж) в чужой род, 
найдется. 

Текст отражает то, что в древности одним из основных видов добывания пи-
щи были лук и стрела, а потому и находили свое представление в текстах посло-
виц и поговорок. Приемом противопоставления описывается и традиция выда-
вать замуж в чужой род, и тот факт, что связь в бурятском роду неразрывна  
[3, с. 22].   
Угаа алдаһан хүе 
Уһан дээрэһээ гал эдихэ. 
Түүхэеэ алдаһан хүниие 
Тэмээн дээрэһээ нохой эдихэ. 

Человека, потерявшего свой род, 
И на воде уничтожит огонь. 
Человека, потерявшего свою родословную, 
И на верблюде съест собака [3, с. 33]. 

У бурятского народа издавна существует традиция жить в соответствии с 
нормами и требованиями рода, свято чтить и оберегать его интересы, быть пре-
данным им и верным. Существовало много табу, которые было принято не на-
рушать.  

Для каждого бурята понятие ‘род’ было ценностью и после семьи занимало 
важное место в его жизни. Род оберегал и защищал человека. Потому того, кто 
ставил себя вне родовых законов и (или) забывал их, осуждали, он терял все, ос-
тавался беспомощным и беззащитным.  



И. А. Болхоева. Бурятский фольклор как средство формирования этнокультурной 
компетенции обучающихся 
 

65 

Несмотря на глобальность современного мира, в мировосприятии и менталь-
ности бурятского народа род остается одной из главных ценностей. Считается, 
что знание своего рода и родословной оберегает каждого человека. Потому в на-
стоящий период организуются родовые игры — «отогуудай наадан», на котором 
встречаются сородичи, знакомятся, устраивают состязания в меткости, быстроте, 
силе, в знании традиций и обычаев. Буряты думают, что подобные игры объеди-
няют представителей рода. Активны конкурсы на знание родословной, начиная с 
детского сада.  

Текст приведенной пословицы свидетельствует о наказании людей, которые 
потеряли свою связь с родом и не знают свою родословную, сказанное отражено 
противопоставлением: на воде — огонь, собака и верблюд — тем, что случиться 
не может (на воде нельзя зажечь огонь, собака не сможет забраться на большого 
верблюда). Смысл пословицы важен в настоящий период времени и, как прави-
ло, связывается с тем, что может быть потерян сам народ. 

Бурятские загадки возникли давно, в них замысловатой метафорической фор-
ме нашли отражение хозяйственный уклад, социальные особенности быта бурят, 
зафиксированы их мыслительные и познавательные особенности [3, с. 79]. Рас-
смотрим примеры [3, с. 99].  

Эгэшэ дүү хоёр 
Ээрэмэ сасуу  
(Һэеы гэрэй хоёр үүдэн) 

Брат с сестрою 
Одинакового роста  
(Двери войлочной юрты).  

Текст через метафору представляет части юрты — hэеы гэр, в котором когда-
то жили буряты. Затем они стали жить в деревянных домах, окна домов загаданы 
с точки зрения их функциональности. 

Үбэл нажар хоёрой хоорондо  
Хүхэ саарhан (Сонхын шэл). 

Между зимой и летом 
Синий лист (Оконное стекло).  

С. С. Бардаханова, что в арсенале бурятских загадок встречаются тексты, ко-
торые подтверждают активность познания бурятами окружающего мира, в част-
ности они задавались и такими вопросами [3, с. 118]: 

Тэнгэри тулгагүй аад, яажа байдаг 
юм? 
Шоргоолжон нюдэгүй аад, яажа бу-
та баридаг юм? 
Шубуун хүхэгүй аад, яажа дальба-
раагаа дэбжээдэг юм? 

Как держится небо без подпорок? 
 
Как муравьи без глаз строят  
муравейник? 
Как птица без сосков птенцов  
выкармливает? 

Вместе с тем опыт наблюдений за окружающим миром, житейская практика, 
знания об особенностях конкретных видимых и осязаемых предметов способст-
вовали тому, что народ сам объяснил загадками своеобразие мира и создал за-
гадки-триады, загадки– четвериады. К примеру, что есть три трудных на свете? 
За вопросом следует отгадка-триада [3, с. 119]: 

Шулуун дээрэ ногоо ургуулха  
бэрхыема. 
Уhан дээрэ гал түлихэ бэрхыема. 
Үбэрэй эбэр дээрэ саhа тогтоохо 
 бэрхыема. 

На камне траву вырастить трудно. 
 
На воде огонь разжечь трудно. 
На рогах быка снег удержать  
трудно.  

Современный школьник сможет объяснить, почему трудно, научными зна-
ниями по изучению окружающего мира. 



БУРЯТСКИЙ ЯЗЫК И ЛИТЕРАТУРА В ШКОЛЕ 
2024/3 

БУРЯАД ХЭЛЭН БОЛОН УРАН ЗОХЁОЛ ҺУРГУУЛИДА 
 

66 

Благопожелания — жанр устного творчества бурят, в текстах которых выра-
жены добрые пожелания определенному лицу, коллективу [3, с. 148].  

В них отражается верование народа: 
Тэнгэридээ мүргэ, 
Тэгшэ жарга. 
Бурхандаа мүргэ, 
Буянтай жарга. 

Тенгрию молись —  
Полное счастье найдешь. 
Молись бурхану — 
Счастье обретешь [3, с. 149] 

В благопожеланиях особо представляется сэргэ — коновязь. Отражается глу-
бокий символический смысл указанного понятия. 

Хүүни хүбүүн боhогытнай элээг. 
 
Хүлэгэй унаган сэргытнай  
элээжэ байг. 
Унашагүй сэргэтэй боло. 
Унтаршагүй гуламтатай боло. 

Человеческий сын пусть порог ваш  
протирает. 
Аргамака жеребенок пусть коновязь  
протирает. 
Неразрушимую коновязь имей. 
Негасимый очаг имей [3, с. 155]. 

О практике работы. Веду кружок «Бурятский фольклор». Мной составлена 
программа, содержание которой знакомит учащихся с историей и культурой бу-
рят. Мы разучиваем потешки, считалки, разыгрываем сказки, знакомимся с раз-
новидностями ёохора, базовыми движениями, напевами. Детям все это очень 
нравится, они начинают общаться на бурятском языке, поют небольшие песенки. 

На занятиях кружка дети с удовольствием учат пословицы, поговорки и при-
нимают активное участие в различных культурно-массовых мероприятиях шко-
лы, района. Так дети приняли активное участие в конкурсе «Язык — душа наро-
да» в номинации «Народный танец», выступали в клубе ко Дню Матери и  на  
празднике Белого месяца, выступали с «Ёохором» на открытии районного турни-
ра «Шагай наадан». Дети, посещающие кружок, самореализовываются, у них 
проходят комплексы, страх перед публикой, они становятся дружны.  

Выводы. Бурятский фольклор важен как средство для воспитания детей. Он 
способствуют приобщению детей к истокам народной культуры бурят, формиро-
ванию у них нравственных, патриотических, духовных качеств. Так как в них 
воспеваются нравственные ценности, представления о добре, красоте, правде, 
храбрости, трудолюбии, верности. Также этнокультурное воспитание позволяет 
укреплять межнациональную дружбу, жить в многонациональном сообществе, 
бережно относиться к своеобразию других культур и традиций, жизненных усто-
ев. 

 
Литература 
1. Шаракшинова Н. О. Бурятское народнопоэтическое творчество: учебное пособие. 

Иркутск: Иркутская областная типография, 1975. 236 с. Текст: непосредственный. 
2. Зимняя И. А. Ключевые компетенции — новая парадигма результата образования // 

Теория инновационной экспериментальной деятельности. URL: https://cyberleninka.ru/ 
article/n/klyuchevye-kompetentsii-novaya-paradigma-rezultata-obrazovaniya/viewer (дата об-
ращения: 20.10.2024). Текст: электронный. 

3. Бардаханова С. С. Малые жанры бурятского фольклора. Пословицы. Загадки. Бла-
гопожелания. Улан-Удэ: Бурят. кн. изд-во, 1982. 208 с. Текст: непосредственный. 

Статья поступила в редакцию 05.04.2024; одобрена после рецензирования 15.04.2024; 
принята к публикации 24.10.2024. 

 



И. А. Болхоева. Бурятский фольклор как средство формирования этнокультурной 
компетенции обучающихся 
 

67 

Buryat Folklore as a Means of Developing Ethnocultural Competence in Students 
 
Irina A. Bolkhoeva 
Primary School Teacher 
MBOU “S. Pushkin Buryat Yangutskaya SOSH” 
2 Kirova St., selo Yenisey, Osinskiy rayon, 669212 Irkutskaya oblast, Russia 
ibolhoeva@mail.ru 
 
Abstract. The article aims to explore educational tools for teaching the native Buryat 
language that facilitate the development of ethnocultural competence in primary school 
students. The article reveals the cognitive and educational component of ethnocultural 
competence as a system of ethnocultural knowledge, including knowledge of the native 
Buryat language. The material used for the research is Buryat folklore, especially the minor 
genres of Buryat folklore. The methodological basis for developing the research topic 
includes works by I. A. Zimnyaya, N. O. Sharakshinova, and S. S. Bardakhanova. Texts 
from Buryat folklore provide students with ethnocultural knowledge, such as the social 
structure of Buryat society, embodying folk wisdom, reflecting the will, interests, and 
aspirations, and expressing the people's loyalty and patriotism. Emphasis is placed on the 
interconnectedness of language and culture, traditions, and customs of the Buryat people. 
The teacher's role in organizing club activities and helping students acquire skills and 
abilities for creative work through ethnocultural knowledge is described. 
Keywords: Buryat language, Buryat folklore, ethnocultural competence, cognitive level of 
ethnocultural competence, development. 
 
For citation 
Bolkhoeva I. A. Buryat Folklore as a Means of Developing Ethnocultural Competence in 
Students // Buryat Language and Literature in School. 2024; 3: 63–67 (In Russ) 

 
The article was submitted 05.04.2024; approved after review 15.04.2024; accepted  
for publication 24.10.2024.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


